
A4 深 读 2026年1月22日 星期四 编辑 周洁 版式 龚华林 校对 李红

当保护成为“我们”的事
◎ 张峻榛

当下，一场关乎文化遗产保护的“破墙”行动正

在悄然发生。

最好的保护，不是把旧物封存起来，而是让它

在今天继续“活”着。这就像我们对待祖辈传下的老

宅子——空置锁门只会让它更快朽坏，有人居住、

有生活气息，房子才能真正传下去。

现在，越来越多的实践证明了这条路的可能性。

原来只能远远观看的古建筑，被谨慎地改造成可以

走进去的空间；曾经濒临失传的手艺，通过新设计走

进了年轻人的日常。变化的核心很简单：让文化遗产

重新回到人的生活场景中，而不是放在玻璃罩里。

年轻人正在成为这场转变的重要力量。他们

会因为喜欢一座古建筑的美而主动了解它的历

史，会因为一段数字复原的动画而对古老文明产

生兴趣，甚至会用自己的创意让传统纹样出现在

潮牌服饰上。这种自发、鲜活的连接，比任何说教

都更有生命力。

当然，这场深刻的变革也伴随着挑战与思考。

如何在“活化利用”与“保护原真性”之间找到平衡？

如何在吸引公众参与的同时，建立专业的引导和规

范？如何避免商业化带来的过度消费与肤浅解读？

这些问题没有简单的答案，需要在每一处遗产地的

具体实践中不断探索、校准。

但方向已然清晰。文化遗产的终极归宿，不应

是博物馆仓库里编号收藏的器物，也不应是旅游地

图上孤立的景点。它应该是一条河流，从历史深处

流淌而来，不断汇入当代生活的涓涓细流，从而获

得奔腾不息的力量。它应该是一种空气，弥漫在我

们的街巷、我们的语言、我们的审美和我们的生活

方式之中，无形却不可或缺。

让文化遗产“活”在当下，不是为了过去，恰恰

是为了未来——为了让我们以及后代，能在一个有

根、有源、有丰富精神滋养的世界里，更踏实、更自

信地前行。

在应对自然侵蚀与岁月磨砺，以及让

古老文明跨越时空焕新方面，数字技术正

扮演关键角色，推动保护从“抢救性”向“预

防性”和“创新性传承”转变。

对于大量野外不可移动文物，“预防性

保护”至关重要，文物大省山西进行了深入

探索。该省拥有5万余处不可移动文物，易

受自然侵蚀。为此，山西气象与文物部门携

手，尝试建立以预警为先导的防灾减灾体

系：在云冈石窟设置检测仪，解密侵蚀机

理；在应县木塔等地建立观测站，研究大

风、雷击影响，相关成果填补了文物建筑防

雷安全标准空白。目前，山西正尝试绘制重

点文物气象灾害风险图谱，努力“把预警做

在破坏之前”。

数字技术更在文化遗产的“永生”与

“活化”上展现出巨大潜力。四川在古蜀文

明数字赋能上成果斐然，三星堆、金沙遗址

博物馆已为超4000件文物建立毫米级数

字档案，AI识别与数字拼接技术甚至帮助

实现了跨坑文物的虚拟复原。基于数字资

源，“青铜时代的古蜀文明”裸眼3D视频让

神树“动”了起来；全球巡展结合VR，打造

了“数字+实物”的双重体验。安岳石窟的

8K球幕、自贡恐龙博物馆的AR“复活”恐

龙、眉山三苏祠的数字大数据库……技术

让静态文物转化为可感、可触、可互动的文

化盛宴。

数字技术也极大地拓展了传播边界。

四川构建线上线下国际传播体系，通过海

外社交平台、双语主题曲等方式，让古蜀

文明海外传播量超3亿次，让文明真正走

入各国民众生活。同时，推动古蜀文明 IP

与文创、文娱产业深度融合，与《王者荣

耀》联动、在动画电影中融入青铜元素、

拍摄科幻短剧，以青春化姿态成功

“破圈”，吸引全球

年轻世代。

从阆中古城居

民底气十足地守护

家园，到良渚村民共建公

约、共享发展；从贵州绣娘将

传统纹样绣入现代生活，到三星堆

遗址被数字化再现；从山西为千年古建

编织气象防护网，到博物馆酒店让历史触

手可及……文化遗产的可持续发展之道，

在于让其从“故纸堆”和“保险箱”里走出

来，融入社区肌理，汇入时代洪流，在保护

中发展，在发展中保护，最终成为人民群众

生活中不可或缺、充满活力的一部分，生生

不息，代代相传。

文化遗产保护的终极目标，并非将遗

产束之高阁，而是让其“活”在当下、“活”在

社区。当居民从“旁观者”转变为“共建者”

和“受益者”时，文化遗产便能与社区发展

相互滋养，实现可持续传承。

良渚古城遗址是这一理念的范本。它

构建“生态公园+活力环境”模式，让古老

文明与当代生活和谐共存。其保护高度重

视社区参与：2011年，良渚文化村居民共

同创制“村民公约”，构建“熟人社区”；

2025年“良渚秋社”期间，社群自主创办近

60场活动，形成可持续的文化营造机制。

在民生与保护平衡上，良渚创新实施“分类

申报”建房与“区内保护、区外发展”的“飞

地”模式，将保护压力转化为振兴动能。同

时，“良渚MEI”生活美学工程开发文创产

品超600款，2024年销售额达2.7亿元，让

文化资源切实转化为社区福祉。

在贵州，传统村落的保护发展同样体

现“活态传承”。面对苗寨吊脚楼修缮难

题，铜仁市出台条例，设立司法保护基地，

提供指引和补贴，让村民在留住“老味道”

的同时住上“安逸房”。非遗传承则深植日

常：台江县通过认定传承人、开展校园教

学、进行数字化记录，让反排木鼓舞、苗族

古歌在年轻一代中焕发生机。当“村BA”

赛场上反排木鼓舞点燃全场，非遗便不再

是橱窗里的展示，而是流淌在社区血液中

的活力。

文旅融合则让文化遗产成为带动社区

致富的“金色名片”。四川大力推行相关措

施，三星堆博物馆将文化“搬”上高铁、飞

机；“三星堆—金沙”旅游线将遗产资源转

化为优质旅游资源，2025年，三星堆博物

馆参观人数达到 608 万人次，门票收入

3.36亿元，文创产业收入约2.5亿元，直接

带动区域发展。当保护为社区带来实实在

在的就业与收入时，居民便会自发地从“被

动旁观者”转变为“主动守护者”。

过去，文化遗产保护常倾向于

“封存式”守护，历史建筑被围墙隔

绝，仅供瞻仰。如今，一种更为开

放、更具活力的“活化”思路，正拓宽保护的

边界，让历史建筑不仅可参观，更可体验、

可融入当代生活。

在长沙，最大的

民国建筑国货陈列馆

旧址正经历“激活式”改

造，将以“COJOY共悦丨中

山1932”的新身份亮相，规划潮

流、餐饮、酒店等业态，打造沉浸式商业

街区。未来，住客推门即可步入博物馆展区。

这并非个例。北京、天津、潮州、海口

等地，“历史建筑焕新+博物馆酒店”已成

潮流。如全国重点文保单位天津利顺德

大饭店，其内部博物馆获国家认证，数千

件文物与酒店功能相得益彰；上海和平

饭店的“和平博物馆”，则浓缩了酒店近

百年传奇。

保护路径可以多元。通过审慎植入新

功能，能在保留历史形态的同时，为老建筑

注入生命力，使其从静态“标本”转变为可

参与的“生活空间”。成都将原市体育中心

足球场变为东华门考古遗址公园，洛阳打

造“五大都城遗址博物馆群”，都是将遗产

空间“打开”、融入城市肌理的例证。

当然，“活化”并非简单复制，更适用于

那些叙事独特、底蕴深厚的建筑，本质是对

稀缺文化资源的深度开发。当游客在历史

建筑中沉浸于城市历史，他们寻找的不仅

是一处居所，更是一种文化归属感。历史建

筑由此超越物理空间，成为连接城市文脉

与公众情感的文化锚点。

拓宽思路:
历史建筑不再仅供参观

融入日常：文化遗产“活”在社区

科技赋能：数字技术守护文明记忆

安岳石窟毗卢洞紫竹观音。
（安岳石窟数字展示中心供图）

成都青羊区清源社区舞龙、打铁花表演。
（成都市文明办供图）

良渚古城遗址公园写生活动。陈飞摄

历史建筑不再“仅供参观”

文化遗产从“封存守护”到“开门迎客”
◎ 本报记者黄祎鸣

西夏陵。（宁夏回族自治区文化和旅游厅供图）

1月21日，“保护文化

遗产·我们在行动”宣传

活动在历史文化名城四

川阆中启动。活动强调的“我们”，正是

说明文化遗产的保护，逐渐从专业机构

的“独奏”，转向社会力量的“交响”。

近年来，中国文化遗产事业捷报频

传：2025 年7月，“西夏陵”成功列入《世

界遗产名录》，成为中国第 60 项世界遗

产；截至 2025 年 7 月，中国有 44 个项目

列入联合国教科文组织非物质文化遗

产名录名册，位居世界首位；18 项档案

文献入选《世界记忆国际名录》。

数字攀升的背后，是一场关于文明

传承的深刻变革——庄严的殿宇正推

开围墙，让飞檐融入街巷的烟火；古老

的技艺借助数字之光，在指尖与云端获

得新生。一场由全民书写的、生生不息

的文化传承实践正在这片土地上展开。

本版制图 龚华林


